
ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0

2025 / vol. 1 / 173-192

173

Un palacio en dos lenguas: 
toponimia de la Aljafería bajomedieval

Guillermo Tomás Faci
Archivo de la Corona de Aragón, Ministerio de Cultura. guitofa@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-3828-7188

Resumen 
L’Alchafaría de Zaragoza va estar, durant sieglos, la principal residencia d’os reis d’a Corona d’Ara-
gón en o reino que lis daba nombre, y ye en l’actualidat uno d’os monimentos mas visitaus d’a 
Comunidat Autonoma. A la suya conoixida carga historica y artistica se le suma un rico patri-
monio lingüistico que acredita la diversidat d’idiomas que s’han fablau y escrito endentro d’as 
suyas murallas en o pasau, y ixo fa que siga una magnifica sintesi d’a historia d’as luengas d’Aragón. 
L’articlo mira d’identificar los cambiants nombres que van recebir durant los sieglos xiv y xv las 
diferents estancias y construccions que conformaban lo palacio, y los analisa dende una perspecti-
va sociolingüistica pa concluyir que, como yera previsible, l’aragonés y lo catalán yeran las luengas 
predominants, si bien existiba una fuerte asimetría en os suyos usos favorables a la segunda.

Parolas clau: Alchafaría, aragonés, catalán, toponimia, sociolingüistica, diglosia, arquitectura, Baixa 
Edat Meya.

Resum
L’Aljafería de Saragossa fou durant segles la principal residència dels reis de la Corona d’Aragó 
en el regne que el donava nom, i és actualment un dels monuments més visitats de la Comunitat 
Autònoma. A la seva coneguda càrrega històrica i artística, cal sumar-li un ric patrimoni lingüístic 
que acredita la diversitat d’idiomes que s’han parlat i escrit dins les seves muralles en el passat, i això 
la converteix en una magnífica síntesi de la història de les llengües d’Aragó. L’article tracta d’identi-
ficar el canviants noms que reberen durant els segles xiv i xv les diferents estances i construccions 
que conformaven el palau, i els analitza des d’una perspectiva sociolingüística per concloure que, 
com era previsible, aragonès i català eren les llengües predominants, si bé existia una forta asimetria 
en llurs usos favorable a la segona. 

Mots clau: Aljafería, aragonès, català, toponímia, sociolingüística, diglòssia, arquitectura, baixa edat 
mitjana

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an
mailto:guitofa@gmail.com


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 174

Abstract
The Aljafería of Zaragoza was for centuries the main residence of the kings of the Crown of Ara-
gon in the kingdom that gave them their name, and is currently one of the most frequently visited 
monuments in the Autonomous Community. In addition to its well-known historical and artistic 
legacy, there is a rich linguistic heritage that proves the diversity of languages spoken and written 
within its walls in the past, which makes it a magnificent synthesis of the history of the languages 
of Aragon. This article is an attempt to identify the changing names that the different rooms and 
buildings that made up the palace received during the 14th and 15th centuries, and analyses them 
from a sociolinguistic perspective to conclude that, as expected, Aragonese and Catalan were the 
predominant languages, although there was a strong asymmetry in their use in favour of the latter.

Keywords: Aljafería, Aragonese, Catalan, toponymy, sociolinguistics, diglossia, architecture, Late 
Middle Ages

Introducción y fuentes

La Aljafería de Zaragoza fue durante la Baja Edad Media el gran símbolo del poder de los reyes de la 
Corona de Aragón en el reino del que tomaban su título principal. Un ente tan abstracto como un 
Estado y tan personalista como una monarquía adquiría allí una materialidad rotunda y permanente 
que permitía a los soberanos mostrarse ante sus súbditos revestidos de los atributos que justificaban 
ideológicamente su autoridad.1

En las siguientes páginas quiero mostrar que la importancia política del edificio tuvo repercusiones 
en el plano lingüístico: la diversidad idiomática del reino y Corona de Aragón se reflejó en sus muros de 
barro. El árabe se muestra soberbio en la epigrafía monumental del palacio de al-Muqtádir, y humilde 
en las inscripciones religiosas que los obreros mudéjares escondieron, muchos siglos después, entre las 
vigas de los artesonados. El latín irrumpió con los ejércitos cristianos de Alfonso el Batallador, y aún 
se presenta victorioso en la leyenda que rodea la techumbre del salón de los Reyes Católicos. Tras él 
llegaron sucesivas lenguas romances: el aragonés que hablaban las gentes comunes que mantenían el 
edificio y trabajaban las huertas circundantes; el occitano con que los juglares cantaban las aventuras de 
Jaufré que siguen decorando los pórticos; el catalán que imperaba en el mundo cortesano que vivía en el 
palacio, o el castellano, que empezó en la boca de embajadores llegados del reino vecino y acabó siendo 
la lengua propia de los zaragozanos. Aunque no podemos poner micrófonos en el pasado para oír los 
múltiples idiomas que allí se hablaron, sí que tenemos indicios epigráficos y documentales de todos ellos. 

1.  Este artículo se ha realizado dentro del proyecto El Estado dividido. Contestación, conflicto y revuelta social en la Corona de Aragón 
(PID2021-123286NB-C21), financiado por el Ministerio de Ciencia e Innovación, y se integra en las líneas de trabajo del Grupo de 
Referencia CEMA (HR20_20R), financiado por el Gobierno de Aragón. Para citar las fuentes primarias, utilizo las siguientes abrevi-
aturas: CGZ.- Casa de Ganaderos de Zaragoza; MR.- Archivo de la Corona de Aragón, fondo Maestre Racional; Ob1388.- Archivo 
de la Corona de Aragón, fondo Maestre Racional, vol. 2415; RC.- Archivo de la Corona de Aragón, sección Real Cancillería. Debo 
advertir que he utilizado diferentes criterios de edición de los textos dependiendo de su lengua, de tal forma que, por ejemplo, escribiré 
Aljafaría en aragonés y castellano, Aljafaria en catalán y Aliafaria en latín, a pesar de que en los manuscritos se grafíe de forma idéntica.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 175

En este trabajo analizo los nombres que recibían las estancias y estructuras del palacio por parte de 
quienes vivieron y trabajaron en él durante el siglo xiv y comienzos del xv, y lo hago con un triple pro-
pósito. En primer lugar, el conocimiento de la toponimia de uno de los conjuntos monumentales más 
emblemáticos y visitados de Aragón tiene un interés intrínseco y, además, contribuye a definir el léxico 
de los ámbitos palaciegos y cortesanos medievales. Segundo, la revisión de las fuentes documentales co-
nocidas y el uso de algunas inéditas permite definir mejor la arquitectura del edificio en este periodo, en 
línea con los estudios de Gonzalo Borrás, Bernabé Cabañero o Pedro I. Sobradiel.2 Y tercero, se utilizarán 
los datos como indicio de la situación sociolingüística: aragonés y catalán eran las lenguas vernáculas 
predominantes, pero su presencia era desigual, ya que la primera imperaba entre quienes trabajaron en 
levantar y mantener el edificio, y la segunda entre los que disfrutaban de los placeres de la vida cortesana.

Las fuentes documentales disponibles son abundantes y variadas, si bien su dispersión dificulta 
localizarlas, y su heterogeneidad idiomática interpretarlas. Se pueden agrupar en cuatro tipologías. 
En primer lugar, tenemos bastantes disposiciones reales destinadas a los merinos de Zaragoza, en-
cargados de la construcción y mantenimiento del edificio, en las que se mezclan aragonés, latín y, en 
menor medida, catalán.3 Segundo, gracias a que estos merinos enviaban periódicamente sus cuentas 
a Barcelona para auditarlas, conservamos cinco libros de obra en aragonés y, además, la fiscalización 
producía algunos documentos —en catalán— que transmiten información sobre otros libros de obra 
que se han perdido.4 Tercero, las sentencias de la audiencia real, copiadas en los registros Sententiarum 
desde 1372, suelen indicar la estancia donde se hicieron públicas, casi siempre en latín. Por último, las 
crónicas aportan descripciones preciosas del palacio, en particular las que relatan las solemnidades que 
siguieron a las coronaciones de Alfonso el Benigno, Martín el Humano y Fernando de Trastámara (las 
dos primeras en catalán, y la última en castellano).5

Nuestra Aljafería de Zaragoza

Como es sabido, la palabra Aljafería es un arabismo que proviene del nombre de Abú Yaáfar al-Mu-
qtádir, el rey taifa de Zaragoza que impulsó su construcción en la segunda mitad del siglo xi, y se 
atestigua ya en los textos literarios de su corte.6

Desde que Alfonso el Batallador intravit videre illa Aliafaria el 11 de diciembre de 1118, en vísperas 
de la conquista cristiana, el vocablo tuvo una considerable estabilidad en latín y en las diferentes lenguas 

2.  Borras (1998, 2004); Cabañero (2018); Sobradiel (1998); Paulino y Sobradiel (2010).

3.  Se han editado bastantes en Rubió (1908-1921), Martínez Ferrando (1948), López de Meneses (1952) y, sobre todo, Madurell 
(1961). A modo de compilación, véase Paulino y Sobradiel (2010).

4.  Se conservan los libros de obras correspondientes a 1301, 1387, 1388, 1390 y 1391. Todos, menos el tercero, se editan en Zadorozh-
na (2019). El de 1388 (en adelante, Ob1388) es el más extenso, y fue brevemente extractado en Comas (1936), pero permanece inédito 
por su pésimo estado de conservación. Actualmente ultimo una edición para ponerlo a disposición de los investigadores.

5.  Soldevila (2011: 497-507); Carbonell y Alcoberro (1997: I, 178-190); García (2017: II, 680-720). 

6.  Montaner (1998).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 176

romances.7 Durante más de tres siglos, la forma imperante fue Aljafaría; la variante Aljafería aparece 
esporádicamente desde temprano (por ejemplo, ianua maiori Aliaferie en 1329),8 pero no se genera-
lizó hasta el Cuatrocientos. Además, el personal de la Cancillería, quizás por las confusiones derivadas 
de la neutralización de la e átona en catalán oriental, empleó puntualmente formas como Geffarria o 
Algefariam, que tuvieron poco recorrido.9 En ese mismo ambiente social encontramos testimonios 
tempranos de una metátesis que sigue escuchándose en nuestros días: Alfageria en una carta de 1285, 
Alfaiaria en 1302 o Alfaiaria en 1388, si bien en este último caso el escribano lo tachó y sobreescribió 
Aliaferia.10 Por último, se encuentra alguna vez la grafía Alchafería, como escribió el notario de la Casa 
de Ganaderos en 1475, que muestra que la j ya se articulaba [ʧ ], como en aragonés actual.11

Cuando se atribuye una categoría al edificio, son frecuentes aquellas que lo definen como espacio 
de habitación, como es “casa” en aragonés, “alberch” en catalán y “domus” u “hospitium” en latín: la 
casa de l’Aljafería (1392), l’alberch de l’Aljafaria (1398), domus nostre Aliaffarie (1357), custodiam 
hospicii nostri Aliafarie (1336).12 Otras veces se emplea “palacio”, en tanto que edificio grande y sun-
tuoso: anaven-se’n a l’Aljaferia, qui és palau del senyor rei, en la crónica de Muntaner; capella palacii 
regii Aljaffarie en 1336.13 Ahora bien, esa palabra con más frecuencia significaba lo mismo que “sala”, 
tal como veremos después, lo cual da lugar a bastantes casos ambiguos entre ambas acepciones y a al-
gunas confusiones interpretativas. Pocas veces se alude a su carácter fortificado: “fortaleza” y “castillo” 
únicamente las encuentro en las retóricas exposiciones de motivos de sendas disposiciones de Juan el 
Cazador y Martín el Humano:14

inter cetera insignia et notabilia fortalicia quibus semper cesaragustanam urbem cognovimus illustrari, 

est illa Aliafaria notabilis, in qua illustres reges predecessores nostri et nos hospitari usi fuimus (1389)

ecce quod nos circa reparacione castri nostri Aliaferia civitatis Cesarauguste quod ex sui construc-

cione notabili et antiqua, inter ceteras domos sive palacia nostri dominii insignius, iminet amenitate 

decorum volentes ut convenit suffragium debitum cum promptitudine elargiri (1408)

El vínculo entre el edificio y la monarquía era tan estrecho que, con frecuencia, las menciones al pala-
cio en los documentos del rey o de sus oficiales recurrían a fórmulas que enfatizaban a quién pertene-
cía. La más común era introducir un posesivo: en latín aparece desde 1263 (in orto nostre Aliaffarie), 

7.  Lacarra (1982: I, 69-70).

8.  RC, reg. 522, f. 221v.

9.  Madurell (1961: 516, 517).

10.  RC, reg. 61, f. 135; reg. 1929, f. 163v; Madurell (1961: 512).

11.  CGZ, caja 60, leg. 18/1, f. 29v. Este tipo de grafías aparece con frecuencia a finales del siglo xv como resultado de la interacción de 
aragonés y castellano durante la castellanización del reino.

12.  Zadorozhna (2019: 723); Carbonell y Alcoberro (1997: 178); Madurell (1961: 521); RC, reg. 582, f. 43v.

13.  Soldevila (2011: 497); RC, pergaminos de Pedro III (IV), carp. 235, nº 18.

14.  RC, reg. 1976, f. 186r; reg. 2251, f. 123r.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 177

y más adelante se reproduce en aragonés y catalán mediante las diversas estructuras disponibles para 
expresar posesión: en la Aljafaría suya (1339); la su Aljafaría (1357); en la Aljafaría nuestra (1354); 
la Aljafaría del senyor rey (1359); la nuestra Aljafaría (1366); la casa de la Aljafería vuestra (ca. 
1408); en nuestra Aljafería (1413), etc.15 Una opción menos habitual era añadir el adjetivo “real”: 
la Aljaffaria reyal (1358), domus nostra regalis Aliaffarie (1362) o la Aljafaría reyal (1399), unas 
construcciones que anticipan la expresión Real Aljafería que triunfará en época moderna.16

El muro y sus torres

La muralla cuadrangular que rodea el edificio define su exterior, y le imprime una apariencia fortificada. 
En la documentación recibe unánimemente el apelativo de “muro”. Por ejemplo, así presentó el palacio 
el embajador castellano Alvar García de Santa María al comienzo de su relato sobre la coronación de 
Fernando de Antequera:17

E fue posar a unos palacios do posan los reyes de Aragón, a do dizen el Aljafería, que son unos palaçios mura-

dos de muro e entorrados, e una casa llana fuerte que está un poco arredrada de la çiudat, camino de Castilla.

Entre los pocos profanos que osaron violar esa frontera con el mundo cortesano, encontramos cierto 
ladrón que, una noche invernal de 1389, la saltó con una escalera y descerrajó algunas habitaciones;18 
lo interesante del caso es la reacción de Juan el Cazador, que consistió en reforzar muros y almenas, 
ahondar el foso y cerrar aperturas prescindibles, es decir, en hacer el muro aún más infranqueable. Los 
dibujos modernos, la restauración —más bien, reconstrucción— contemporánea y las fuentes medie-
vales coinciden en mostrar una imponente muralla almenada y torreada, abierta en varias puertas y 
surcada por adarves y escaleras.

Existían al menos tres puertas. No plantea dudas la ianua maioris o puerta mayor, que se abría 
hacia levante y sigue siendo hoy el acceso principal.19 La segunda en importancia era la que salía hacia 
el norte y daba acceso al huerto, abierta seguramente en el transcurso de las reformas de Pedro el Cere-
monioso: en el libro de obra de 1388 se le denomina puerta del güerto del senyor rey, puerta del palacio 
nuevo o puerta de fuera, y en el del año anterior puerta forana; se conserva cegada en el muro norte del 
salón del pozo. Con menos certeza, se intuye que hubo una tercera en el flanco sur, que contaba con 
un puente para atravesar el foso, de allí que los libros de obra de 1391 y 1392 se refieran al trabajo en 

15.  RC, reg. 12, f. 124v; reg. 1381, f. 6v; ibídem, cartas reales de Fernando I, nº 2220; Zadorozhna (2019: 131); Madurell (1961: 514, 
525, 530, 545). Sobre las estructuras posesivas en aragonés medieval, véase Albesa (2020).

16.  Madurell 1961: 524; RC, reg. 1384, f. 19r; reg. 2274, f. 145v. Algunos autores (por ejemplo, Borras 1998: 174) afirman que el rey 
se refería a ella con los adjetivos «dilecta» y «dilectíssima», pero no aportan las referencias documentales, y no he conseguido localizar 
ningún ejemplo.

17.  García (2017: II, 680).

18.  RC, reg. 1956, ff. 17v-18r; Zadorozhna (2019: 736, 740).

19.  RC, reg. 522, f. 221v; Zadorozhna (2019: 452-454, 456).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 178

la puerta del puent, el puent entrada o el puent que salle a la balsa.20 Encontramos alusiones a otros 
posibles accesos, pero podrían ser nombres alternativos de los anteriores: en 1361 se invirtió una gran 
cantidad de yeso para obrar en la puerta coladiza de l’Aljafería, esto es, la puerta corrediza;21 y en 
1391, como resultado del citado robo, se clausuraron la puerta del vino que sallía a la balsa y la puerta 
que salle a las cozinas, que debían de tener un carácter auxiliar.22

La muralla tenía torres en todos los lados. La mayoría eran cilíndricas y tenían un tamaño pare-
cido, pero había dos prismáticas que destacaban tanto en planta como en altura. La primera, ahora 
llamada del Trobador, recibía el nombre de Torre Mayor, salvo una vez que se le llamó Torre Susana, 
es decir, ‘torre alta’.23 La segunda se encontraba en la esquina suroeste, y se edificó posiblemente en 
el siglo xiv como refuerzo de una torre cilíndrica preexistente; siempre se le llama Torre del Viento, 
seguramente alusiva a su orientación hacia el cierzo dominante.24 Ambas estaban compartimentadas 
en varias plantas y habitaciones que tenían una función residencial durante las estancias de la corte 
en Zaragoza. Por ejemplo, en 1387 y 1388 se obró constantemente en la Torre Mayor do ha posar 
Madona Carroça (en referencia a la influyente cortesana Carroça de Vilaragut);25 la sencilla decora-
ción pictórica e incisa conservada en los techos de la tercera planta de la torre es, probablemente, el 
remanente de aquellos espacios privados.

Las restantes quince torres cilíndricas no eran un mero elemento decorativo, como sucede con las 
anodinas reconstrucciones que hoy se ven en el flanco oriental, sino un espacio relevante de la vida 
cortesana. Tenemos múltiples menciones a ellas y a sus funciones, pero solo conocemos la ubicación 
precisa de un par, y aun estas con dudas. 

La más importante era la Torre de Galiana (o Torre Gualiana), mencionada por primera vez en 
1356.26 Gonzalo Borrás propuso que era un nombre alternativo de la Torre del Viento, pero me in-
clino a pensar que eran diferentes.27 En las fuentes suele vincularse al huerto y al palacio levantado 
por Pedro el Ceremonioso, y sabemos que estaba ante la única parte del foso acabada en 1391, lo cual 
sugiere que se trata de la única torre circular que miraba al norte, una singularidad que explicaría su 
estabilidad onomástica. Actualmente no resta ningún vestigio. Frente a lo que se ha sugerido, no 
creo que su nombre esté vinculado a una cabañera o cañada, pues esa acepción de “galiana” es rara en 
Aragón y, además, conllevaría un artículo que jamás aparece (Torre de la Galiana*). La alternativa es 
que se trate de un antropónimo femenino: una ocupante ilustre de quien nada sabemos o, más bien, 

20.  Zadorozhna (2019: 441, 617, 643, 678).

21.  Del Campo (2005: 203-204, 213). La expresión «porta coladissa» es común en occitano medieval, generalmente aplicada a estruc-
turas defensivas: Olivier (2009: 263-264).

22.  Zadorozhna (2019: 653).

23.  Zadorozhna (2019: 435, 460…); Ob1388, ff. 18r, 46v, 59r…

24.  RC, reg. 1469, ff. 168r, 176v; Zadorozhna (2019: 435, 619, 623); Madurell (1961: 546).

25.  Zadorozhna (2019: 460, 464-467); Ob1388, ff. 25v, 29r, 51r…

26.  López de Meneses (1952: 696-697); Zadorozhna (2019: 442, 626, 642); Ob1388, ff. 45r, 62r.

27.  Borrás (2004: 22).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 179

un eco toponímico de las canciones de gesta que narraban las peripecias del joven Carlomagno por 
España, y su amor con Galiana, hija del rey Galafre de Toledo.28

En 1329 se ordenó reparar el lienzo de muralla que iba de la puerta mayor a la turrim curralis ubi leo 
custoditur (‘torre del corral donde se custodia el león’), que podemos identificar con la torre de la esquina 
noreste.29 A sus pies tenía la casa de los leones, la gran atracción zoológica del palacio, que podía contem-
plarse desde el miratorio supra corrale leonis (‘mirador sobre el corral del león’) que se menciona en 1316.30

No conocemos el emplazamiento de la torre de las armas, mencionada así en los libros de obra de 
1387 y 1388, pero conocemos su doble función: almacén de armamento y archivo de documentos. 
Lo primero ya se atestigua en 1351, cuando se sacaron de la torre del Aljafaría un conjunto de armas 
destinadas a una justa, y aún se usaba en 1388, pues entonces se vació el archiu de la dita Aljafaría 
del armamento con el fin de acondicionar habitaciones para las infantas.31 Sobre la documentación, 
sabemos que existía una torra de la Aljafferia reyal de Caragoça, en la qual se acustumaven conservar 
los comptes dels officials et comissaris d’Aragó, pero su traslado precipitado a Barcelona durante la gue-
rra de los Dos Pedros ocasionó graves pérdidas; en cualquier caso, en 1387 seguía habiendo un archiu 
do tiene las scripturas de todos los contos.32 He asumido que el archivo de las armas y el de las escrituras 
compartían torre, pero también es posible que estuviesen en dos diferentes.

Siguen restando doce torres para las que no tenemos más que algunos nombres en los libros de 
obra del tiempo de Juan el Cazador. La torre del Dalfí acogía al heredero, que en 1388 era Jaime, 
que se identificaba como “delfín” por analogía con la casa real francesa de la que provenía su ma-
dre, Violante de Bar;33 nótese que el escribano aragonés tomó la palabra del catalán. Las de Emerich 
de Centellas, Stevan Salvador, Exemén Pérez de Arenoso, Mossén Perdartes (Pere d’Artés), Mossén 
Garriga (Francesc Sagarriga) o En Vilarnau (Guillem Vilarnau) tomaban el nombre de los cambre-
ros y camarlengos regios que las ocuparon durante los meses que la corte estuvo en Zaragoza entre 
1388 y 1391, si bien el último de ellos hubo de dejar una parte para las jaulas de los halcones.34 Como 
vemos, esas torres no tenían nombre propio, sino que se designaban por el ocupante.

La Aljafería siempre tuvo estructuras defensivas exteriores a la muralla, pero la fortificación em-
prendida en 1592 no dejó ningún vestigio medieval. El foso —la tallada o el vall en los documen-

28.  Sobre esta parte del ciclo carolingio y su difusión en la Península Ibérica medieval, véase Bautista (2003). Existe otra posible huella 
toponímica de esa leyenda en Zaragoza: los palacios de Galiana, situados a orillas de la Huerva junto a la misma ciudad, que se mencio-
nan en 1475 (CGZ, caja 60, leg. 18/1, f. 29v).

29.  RC, reg. 522, f. 221v.

30.  Martínez Ferrando (1948: II, 163-164). Sobre la colección zoológica, véase: Madurell (1961: 506-510); Blasco (1996)

31.  RC, reg. 1065, f. 115r; Zadorozhna (2019: 434); Ob1388, f. 50v.

32.  ACA, Maestre Racional, vol. 655, ff. 104r-104v (agradezco la referencia Antoni José Pitarch); Zadorozhna (2019: 441). Durante el 
siglo XV se mantuvo en uso el archivo de la Aljafería, convertido en sede del fondo del Maestre Racional del reino de Aragón (Canellas 
Anoz 2000).

33.  El infante Jaime debió de fallecer durante esta estancia en Zaragoza y, presumiblemente, en la propia Aljafería: según el libro de 
obra de 1388, los días 7 y 8 de agosto no se trabajó en el palacio por la estancia del delfín (Ob1388, f. 63v), quizás para no molestarle 
durante su convalecencia, y el 17 del mismo mes ya llevaba algunos días muerto (Cingolani en prensa: doc. 1046).

34.  Ob1388, ff. 41r, 42r, 45r, 48v, 63r, 65r, 68v, 72r, 77v; Zadorozhna (2019: 614, 621, 651).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 180

tos— se menciona por primera vez en 1264 (talyadam dicte Aliaferie), y reaparece en la crónica de 
Pedro el Ceremonioso (davant lo vall de la plaça de l’Aljaferia).35 La necesidad de defender el edificio 
en el agitado contexto de la segunda mitad del siglo xiv llevó a invertir grandes cantidades de moneda 
en la obra desde 1358, y durante 1388 se pagó a diario el servicio de dos bestias que sacavan bardoma 
de la tallada.36 A raíz del robo de 1389, se ordenó acabar los flancos que miraban enta la balsa y 
enta el molín de la ovella (lados sur y oeste, respectivamente), para dejarlos como el que estaba en la 
endrecera del huerto (lado norte), donde sabemos que se celebraban justas caballerescas que los corte-
sanos debieron de contemplar desde los mismos ventanales y miradores del palacio.37

Además del foso, en 1360 el rey mandó acabar la barbacana de la Aljaffaría, que sería un peque-
ño recinto fortificado fuera de la muralla para proteger el sector comprendido entre la Torre Mayor y 
la de Galiana, vulnerable por ser hacia donde se abría el nuevo salón levantado poco antes por orden 
del Ceremonioso.38 En 1388 su función era más palaciega que defensiva: allí estaba la cozina mayor, 
cozina del senyor rey o cozina de la barbacana; se instalaron dos bieguas pora tener los falcones, y se 
encontraba la casa pora los canes del senyor rey, también llamada casa de los perros en la misma fuente.39

Espacios áulicos

Todo el edificio estaba destinado a la representación del poder regio, y algunas estancias del interior 
estaban diseñadas expresamente para mostrar el rey a sus súbditos en diversos actos sociales: banque-
tes, bailes, audiencias, consejos… Estos espacios son los que más se prodigan en las fuentes porque la 
monarquía les prestó una atención preferente y porque, además, eran aquellos a los que pudieron 
acceder los visitantes que nos han transmitido descripciones.  

En esta época recibían el nombre tanto en aragonés como en catalán de “palacio” o “sala”, que fun-
cionaban como sinónimos perfectos, con la salvedad de que el primero también servía para designar a 
todo el edificio, y el segundo no.40 Por ejemplo, en el ceremonial de coronación escrito a instancia de 
Pedro el Ceremonioso en 1353, para aludir al salón de la Aljafería, emplea varias veces el doblete sala 
o palau en el original catalán, y sala o palacio en la traducción aragonesa, mientras que en la versión 

35.  Canellas (1972-1975: I, 108); Soldevila (2014: 261).

36.  Madurell (1961: 524); RC, reg. 1469, f. 177r; Ob1388.

37.  Zadorozhna (2019: 625, 627).

38.  RC, reg. 1468, f. 137.

39.  Ob1388, ff. 41r, 43r, 45r, 45v, 73r; Zadorozhna (2019: 435).

40.  Debo matizar que el uso de las palabras cambió con el tiempo: la oposición entre «sala» y «palacio», por una parte, y «cambra», 
por la otra, es evidente en la documentación de la segunda mitad del siglo xiv y comienzos del xv. En la más escasa de comienzos del 
XIV encontramos usos algo diferentes: en 1301 la habitación del rey se denomina el palaçio do él jaze (Zadorozhna 2019: 90), y en 1316 
se alude a la cameram maiorem, en posible referencia a lo que luego se llamó Palau dels Marbres o Palacio Morisco (Martínez Ferrando 
1948: II, 163-164).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 181

latina copiada en el cartulario de la Seo se convirtió en aula seu palacio.41 El catalanismo “tinell” tam-
bién se utilizó alguna vez a comienzos del siglo xv.

Durante la Baja Edad Media hubo tres grandes salones de aparato que se sucedieron en el tiempo 
como estancias principales de la Aljafería: primero, el heredado del palacio árabe; segundo, el edifica-
do por Pedro el Ceremonioso; y tercero, el de los Reyes Católicos, que escapa a la cronología de este 
artículo.

El salón más antiguo, auténtico corazón del palacio hasta finales del siglo xv, se encuentra en el 
testero norte del patio islámico, y recibió el nombre de “salón dorado” en las fuentes árabes.42 Los 
documentos de época cristiana jamás lo llamaron así, sino que utilizaban dos denominaciones alter-
nativas. La primera, alusiva al material que cubría la solería y el zócalo, era la expresión catalana Palau 
dels Marbres, de la que se conocen adaptaciones al latín como Palacium Marmorum, y al castellano 
como Palacio de los Mármoles (empleada en la crónica de la coronación de Fernando I).43 El predo-
minio de la forma catalana es innegable: se mantiene inalterada en varios diplomas cancillerescos en 
latín (por ejemplo, aula vocata dels Marbres), e incluso se cuela alguna vez en el aragonés de los libros 
de obra como Palau de los Marbres, sin adaptar.44 Sin embargo, lo habitual en aragonés no era eso, 
sino usar el segundo nombre en discordia, Palacio Morisco, que ponía el acento en la exuberante de-
coración que cubría sus paramentos e hizo de la Aljafería un foco inspirador e irradiador de la estética 
mudéjar; la fórmula aparece por primera vez en una carta de Pedro el Ceremonioso de 1352 al merino 
de Zaragoza, y después, constantemente, en los libros de obra.45 Como vemos, la primera expresión 
predominaba en el ámbito cortesano, que solía expresarse en catalán, y la segunda en el de los artífices 
del edificio, que empleaban el aragonés.

Las fuentes mencionan algunos espacios que el visitante encontraba antes del salón. La capiella 
del Palacio Morisco (1388) o Cappiella Dorada (1387) era, con seguridad, la mezquita conservada 
hasta nuestros días; cabe pensar que estaba consagrada al culto cristiano, pero desconocemos su ad-
vocación.46 En 1352 se menciona una Cambra Morisca o alcuba a la que se arrancaron las losas de 
mármol necesarias para reparar el Palacio Morisco; en sus paredes estaba pintada la Istoria de Jaufré, 
y eso la sitúa inequívocamente en el porche septentrional, donde siguen siendo visibles varias escenas 
de esa novela escrita en lengua occitana inspirada en la corte del legendario rey Arturo.47 A finales del 
siglo xiv se mencionan el palacium dictum dels Pilars (1388) y el aula vulgariter nuncupata la Sala 

41.  Gimeno Blay et alii (2009: 265); VV.AA. (1991-1992): 40-42; Canellas (1990: IV, 1270).

42.  La arquitectura y decoración del salón islámico se analizan en: Cabañero y Lasa (2004).

43.  Carbonell y Alcoberro (1998: II, 178-190); Garcia (2017: 684); RC, reg. 2004, f. 75v; reg. 2274, f. 73v. En 1364 se menciona un 
Aula Alba de la Aljafería que podría referirse a esta sala, si atendemos al color claro del mármol (RC, reg. 1543, f. 49v).

44.  RC, reg. 2418, ff. 8v, 9v y 12v; Zadorozhna (2019: 614, 622).

45.  Rubió (1908-1921: 159-160); Zadorozhna (2019: 432, 436-437); Ob1388, ff. 21r, 50r, 65v, 69r.

46.  Zadorozhna 2019: 434; Ob1388, f. 42r.

47.  Para la identificación de esas escenas pictóricas, así como su simbolismo político y cronología, véase Vitolo (2015). En relación con 
los porches de la Aljafería, cabe pensar a ellos se refiere la orden real de 1301 para la apertura arcorum Algafarie (RC, reg. 118, f. 44r) 
que se ejecutó en los siguientes meses, según atestigua el libro de obras (Zadorozhna 2019: 84).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 182

dels Jaspis (1391), que podrían ser el mismo espacio y tomar el nombre de las columnas jaspeadas del 
porche islámico; de ser así, la antigua Cambra Morisca se habría transformado en la antesala cubierta 
del Palau dels Marbres, con un tamaño suficiente para acoger audiencias públicas.48

El sobrenombre de Pedro el Ceremonioso nos recuerda la preocupación por los aspectos rituales 
de la monarquía, que se manifestó materialmente en la construcción de nuevos salones de aparato 
en sus palacios de Zaragoza y Barcelona, iniciados en 1356 y 1359 respectivamente.49 Él mismo re-
cordó la magnitud de la intervención en la Aljafería en su crónica autobiográfica, donde contrastó 
la modestia de la alcubeta donde se recogía durante el turbulento año 1347, con la obra nova que 
impulsó después.50 En marzo de 1356 el rey encargó a Blasco Aznárez de Borau la construcción de 
un palacium (o palacium magnum) in viridario sive orto Aliaffarie nostre.51 Se trata de la enorme 
estancia baja situada al norte del salón islámico, que se abría hacia los huertos mediante una gran 
puerta adosada a la Torre Mayor (la puerta forana que se mencionó más arriba), acompañada por un 
gran porche hacia el exterior (perche de fuera, perje mayor) hoy perdido, que era lo bastante grande 
para que el rey pudiese cabalgar por él;52 la sala se cubría con el gran alfarje de vivos colores rojos que 
se redescubrió en la última restauración, y el porche también tuvo una cubierta o cobertiço de made-
ra con decoración heráldica.53 En 1387 Juan el Cazador encargó una reforma del salón que incluyó 
redecorar la techumbre y abrir una finestra grant o finestrage que miraba enta part del huerto, donde 
se trabajó intensamente durante meses, que puede corresponder al doble arco cegado que se ve en la 
parte occidental de la pared norte.54

Este espacio, hoy llamado “sala del pozo” o “de recepciones”, tuvo una pasmosa diversidad ono-
mástica. En los documentos cancillerescos predominaban las alusiones a su magnitud mediante 
adjetivos como “mayor” y “magnum”: in Aula sive Sala Maiori Aliafarie (1398), in Palacio Regio 
Magno Aliaffarie (1414), en la Sala Major de la nostra Aljaffaria (1398)…55 En los libros de obra 
en aragonés esta denominación (Palacio Mayor y, puntualmente, Palau Mayor) convivía con otras, 
como Palacio Nuevo, para distinguirlo del viejo marmóreo; Palacio Pintado o Sala Pintada, por el 
llamativo cromatismo de su techumbre; Palacio del senyor rey, por su dueño; o combinaciones de 
varias, como sucede en el Palacio Mayor del sennyor rey que salle enta el Huerto Mayor.56 A raíz de la 
reforma de 1387-1388 se le dio un nuevo nombre, Palacio de Sant Jorge, que no fue duradero pero 

48.  RC, reg. 2002, f. 153r; reg. 2004, f. 81v; reg. 2273, f. 181v.

49.  Sobre la construcción del salón de Barcelona: Pujades (2023: 309-353).

50.  Soldevila (2011: 265).

51.  Madurell 1961: 515; RC, reg. 1153, f. 148r.

52.  Zadorozhna (2019: 439); Ob1388, f. 35r, 43r.

53.  Ob1388, f. 25v. Este uso de «cobertiço» como sinónimo de cubierta se documenta también en occitano: Olivier (2009: 258). La 
decoración heráldica de este salón se estudia en Martín Bueno et alii (1996).

54.  Zadorozhna 2019: 446, 450; Martín Bueno et alii (1996: 41-47); Ob1388.

55.  RC, reg. 2273, f. 71v, 108v; reg. 2418, f. 39r.

56.  Zadorozhna 2019: 446, 448, 616, 743; Ob1388, ff. 7v, 49v, 52r, 74v.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 183

ha dado lugar a confusiones con la capilla homónima.57 Aún existen otras tres denominaciones que 
podrían aludir a la misma estancia: primero, el aula vulgariter nuncupata lo Tinell Aliaffarie donde 
Fernando de Antequera pronunció varias sentencias en 1414;58 segundo, el aula inferiori Aliafarie 
mencionada en 1425, que evidencia el desarrollo en altura del edificio;59 y tercero, el Palau Gran de la 
chaminera que se menciona en el relato de la coronación de Martín el Humano en 1399 como lugar 
donde comieron la reina, las aristócratas y una infinitat de molt gentils donzelles (mientras el nuevo 
rey lo hacía con los hombres en torno al patio principal), un aforo que obliga a pensar en un espacio 
amplio como este.60

Por último, debemos mencionar las dos capillas que se levantaron en el siglo xiv. La más antigua 
es la capella de Sent Martí (1357) o capiella de Sant Martín (1391), que aparece con funciones pa-
rroquiales desde conquista cristiana y se reedificó al comienzo del reinado de Pedro el Ceremonioso.61 
A veces recibió calificativos como capella maior (1360) o eglesia mayor (1387) para distinguirla de la 
capella nova (1358) o cappiella nueva (1361).62 Esta capilla nueva estaba dedicada a San Jorge y se edi-
ficó algo más tarde, entre 1358 y 1361 aproximadamente. Cuando aún no estaba concluida, se le de-
nominó una vez capella de la reyna (1361), lo que sugiere que estaba concebida para su culto privado; 
en los documentos posteriores se combinan las formas capiella de Sant Jorgi (o Jorge) (1373, 1391), 
capella de Sent Jordi (1414) y capella Sancti Georgii (1372), según la lengua del texto, con la salvedad 
de que la segunda forma —la catalana— se introdujo en varios textos en aragonés.63 Los dos templos, 
aparte de sus funciones litúrgicas, acogían reuniones del consejo y audiencias públicas, de allí que los 
incluya entre los espacios áulicos. En el caso de San Jorge, durante la coronación de Fernando de An-
tequera en 1414 la capilla se dividió con una estructura de madera entre una parte destinada a cámera 
de paramento o habitación del infante Juan, y el resto se dejó como tinell, es decir, como salón.64

Las cambras

El palacio real del siglo xiv tenía muchas dependencias menores que suelen ser difíciles de identificar 
con espacios concretos o estructuras conservadas. En buena media, eso se debe a que aparecen con 

57.  Zadorozhna 2019: 621, 622, 624, 653. El libro de obra de 1388 no deja dudas sobre que se trataba de un nuevo nombre: el finestrage 
que se fazia en la sala o palacio agora clamada de Sant Jorge (Ob1388, f. 24r). El cambio de denominación se relaciona con la instalación, 
en el perche del salón, de un retablo dedicado a dicho santo, donde trabajó un pintor llamado mossen Anrich (ff. 32v, 37r, 52r).

58.  RC, reg. 2418, f. 38v, 40r, 41v.

59.  RC, reg. 2739, f. 68r; reg. 2743, f. 29v.

60.  Carbonell y Alcoberro (1998: II, 178, 185)

61.  Madurell (1961: 522); Zadarozhna (2019: 642).

62.  RC, reg. 1333, f. 76v; Zadorozhna (2019: 435, 463); Del Campo (2005: 210).

63.  Madurell (1961: 536, 546); Zadorozhna (2019: 743); RC, reg. 2274, f. 145v.

64.  Madurell (1961: 546); RC, reg. 1450, f. 7r; reg. 1453, ff. 31v, 60v.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 184

menos frecuencia en las fuentes, sus nombres se alteraban con la misma velocidad con que cambiaban 
sus funciones, su fisonomía padecía constantes transformaciones (los libros de obra muestran que 
tabiques, puertas y ventanas se creaban y anulaban con rapidez), y prácticamente no quedan vestigios 
materiales.

La palabra “cambra” —derivado del latín cameram y este, a su vez, del griego— designaba normal-
mente estas habitaciones de menos rango, para las que “sala” o “palacio” se quedaban grandes. Convi-
vían con ella varios términos de origen árabe que se aplicaban, sobre todo, a los dormitorios: alfaneya 
(que comparte etimología con el castellano “alhanía”), alcuba o alcubeta (utilizada para hablar de la 
cambra morisca referida más arriba), y aljubla (posiblemente, una variante de “alcoba”; el contexto 
donde aparece deja claro que equivalía a “cambra”).65 Son tantas las estancias que se denominaban 
“cambra” que los documentos les añadían diferentes calificativos para identificarlas: algún rasgo fí-
sico o estético que las definía (Cambra Mayor, Cambra Verde, Cambra Vermella, Cambra Morisca, 
cambra de la chaminera nueva), el nombre o función de su ocupante (cambra del rey, cambra de 
Madona Carroça, cambra de la musería), o indicaciones sobre su emplazamiento (cambra de suso, 
cambra que puya del Palacio Nuevo a las torres).

La habitación más importante era, como no podía ser de otra manera, la del rey. De acuerdo con 
una carta de Pedro el Ceremonioso en 1359, la alfaneya do nos jacemos era la alcoba occidental del 
salón islámico. A efectos ceremoniales, siguió siendo el aposento real durante mucho tiempo: antes 
y después de las coronaciones, el rey dormía y se preparaba en la Cambra dels Paraments (la crónica 
castellana de García de Santa María se limita a decir su cámara), una estancia que tomaba el nombre 
de su rica decoración, y de allí salía solemnemente, al son de las trompetas, al Palau dels Marbres, 
donde le esperaba la alta sociedad; algo similar se hacía, en sentido inverso, cuando se retiraba al final 
de la jornada. Este espacio se menciona también en algunas sentencias de la audiencia como Camera 
Paramentorum Aliafarie.66

Las reformas de la Aljafería iniciadas en 1356 dejaron esa estancia sin luz ni aireación, atrapada 
entre los dos grandes salones, y eso podría explicar que en las décadas siguientes el dormitorio habi-
tual del rey fuese otro. Los libros de obra de 1387 y 1391 citan dos habitaciones con la apostilla del 
sennyor rey. En primer lugar, la Cambra Vermella o Cambra Dorada (el texto deja claro que son lo 
mismo), que contaba con una recambra anexa; posiblemente corresponden a las alcobas orientales 
del salón islámico, de las que hoy no resta más que su volumen vacío frente a la Torre del Trobador.67 
Allí durmió el duque Martín en 1387. Segundo, la Cambra Verde, de la que no se aclara más que que 
estaba en altura y colindaba con un terrado plano, es decir, con una azotea;68 con esa parca informa-
ción, sospecho que es la misma que Juan el Cazador llamó cambra de suso en 1390, cuando ordenó 
arreglarla como dormitorio suyo en vísperas de una visita a Zaragoza, y la misma también que la que el 

65.  Madurell (1961: 526); Soldevila (2011: 265); Zadorozhna (2019: 617); ACA, Maestre Racional, vol. 780, f. 207v.

66.  RC, reg. 1929, f. 149r; reg. 2742, f. 50r.

67.  Zadorozhna (2019: 432, 433, 446, 448, 450, 453-455, 625, 627).

68.  Zadorozhna (2019: 432, 618, 619, 623, 662, 680).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 185

libro de obra de 1388 menciona insistentemente como Cambra Mayor.69 Sobre esta última sabemos 
que se comunicaba con el Palacio Mayor y que estaba en la subida hacia las torres (de hecho, tenía 
una puerta que exiva enta los muros), unos datos que apuntan a que estaba a poniente de dicho salón 
y a media altura (¿encima del baño semisubterráneo recientemente identificado?).70 Como se ve, más 
conjeturas que certezas.

En torno a los dos grandes salones y las habitaciones del rey se mencionan otras estancias vincula-
das al monarca: la cambra de consells; el studium; la cambra del Delfí; la cozina mayor o del senyor rey, 
situada en la barbacana; las despensas o musería, de la que se dice que salle enta la Torre Mayor, lo 
que orienta sobre su ubicación; o el banyo, en torno a la sala donde se exponen algunas piezas arqueo-
lógicas.71 Los espacios femeninos y reginales son aún peor conocidos. Los libros de obra mencionan el 
Palau de la reyna; la cambra de la reyna; la cambra de las infantas; el rebost de la sennyora reyna, y la 
cozina de la reina.72 Si tenemos en cuenta que el Ortet de la reina ocupaba el actual patio occidental, 
que la capella de la reyna era la de San Jorge y que esas dependencias posiblemente formaron un blo-
que compacto (así era, por ejemplo, en los palacios de Perpiñán o Barcelona), me atrevo a sugerir que 
ocupaban el ala occidental del patio de Santa Isabel, una zona que fue amortizada por la construcción 
de la gran escalera de los Reyes Católicos.73

Por último, tenemos constancia de que en el siglo xiv el palacio se desarrolló en altura, pero estaba 
lejos de la situación de finales de la centuria siguiente, en que la parte noble estaba arriba. Los libros 
de obra aluden a unas cambras altas y al mirador de las cambras que sallen al huerto que, presumible-
mente, eran cuartos ubicados sobre el Palacio Mayor, desde los que se podría salir al nivel superior del 
pórtico o perche que se asomaba a los jardines;74 una puerta con yeserías mudéjares en esa pared podría 
ser el remanente de esa salida. El acceso a esa planta debía de hacerse por la scalera mayor que puyava 
a la Torre Galiana mencionada en 1391, que, si acierto la ubicación de esa torre que propongo más 
arriba, estaba justo al oeste del Palacio Mayor.75 Ahora bien, las alusiones a obras en altura o al movi-
miento vertical de materiales de construcción a finales del siglo xiv son escasas, y hasta avanzado el 
siglo xv no se menciona un aula inferior que indique que había otra “superior”;76 esto me lleva a sos-
pechar que las grandes salas cubiertas de alfarjes que se encuentran en esa zona pueden ser el resultado 
de nuevas transformaciones acometidas a lo largo del siglo xv.

69.  RC, reg. 1959, f. 113r. Pocos días después el merino hizo un ápoca por el gasto en una cambra que·l senyor rey manà fer en la 
Aljaffaria sobre la capella de Sent Jordi (ACA, Maestre Racional, vol. 791, f. 5r). No es fácil situar una habitación encima de esa capilla, 
por lo que sospecho que el escribano confundió la capilla con el palacio de San Jorge, en cuyo caso no habría dificultad en identificarla 
con la Cambra Mayor o la Cambra Verde.

70.  Ob1388, ff. 40r, 68r, 70r.

71.  Zadorozhna (2019: 86-87, 435); Ob1388, ff. 41r, 54r-54v, 60v, 64v; RC, reg. 2273, f. 185r; reg. 2274, f. 124r.

72.  Zadorozhna (2019: 440, 638, 639); Ob1388, ff. 19r, 46v, 49r, 53v, 55v, 60v, 76v.

73.  Pujades (2023: 417-431); Catafau et alii (2022: 168).

74.  Zadorozhna (2019: 430, 636).

75.  Zadorozhna (2019: 641).

76.  RC, reg. 2739, f. 68r; reg. 2743, f. 29v.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 186

Terrazas, patios y huertos

En la parte superior de los edificios, aparte de tejados, había varias terrazas. De acuerdo con los libros de 
obra, en aragonés el tejado recibía el nombre genérico de terrado, el cual recorrevan (‘reparaban’) constan-
temente los obreros reponiendo tellas y algenz con el fin de evitar goteras; en catalán se utilizaba teulada, 
como la que había sobre el Palau dels Marbres y se usó durante la coronación de 1398 como escenario 
teatral.77 Para referirse a las terrazas o azoteas encontramos la expresión terrado plano; había uno cerca de 
la Cambra Verde que tenía un perchiello (‘porchecillo’), por lo que sería un lugar idóneo para el descanso 
personal de los miembros de la casa real;78 el terradiello cercano al Palacio Morisco donde se instaló en 
1388 un palo para la moxeta (‘gavilán’) del rey debía de ser otra terraza cercana, sino era la misma.79

El patio actualmente llamado de Santa Isabel era y es el centro del palacio. El relato de la coronación 
de Martín el Humano en 1398 habla del pati davant lo Palau dels Marbres, y especifica que estaba 
rodeado de claustrons (‘pórticos’) bajo los que se ubicaron mesas para los comensales; en medio se puso 
un dreçador (‘mostrador’) para mostrar la vajilla de plata, y un brollador (‘surtidor’) de vino y agua, y en 
el extremo meridional un palio con la cadira ab un bell dosser reyal, donde se sentó el rey.80 La crónica 
sobre la coronación de Fernando de Antequera en 1414 explica lo mismo en castellano: se habla de un 
gran corral rodeado de portales, una fuente de vino en medio, un asentamiento o palio con una muy 
rica silla encima, y detrás de ella un gran paño para el que Alvar García de Santa María no encontró 
palabra en su lengua, así que apostilló: el qual panno llaman en Aragón “doser”.81 En ambas ocasiones 
el patio se cubrió mediante tejidos de colores como si de un inmenso salón se tratase, por lo que un 
apunte sobre su financiación en 1414 se refirió a él como lo gran Tinel novellament fet.82 La única vez 
que se menciona este patio en los libros de obra, se denomina Pati Mayor, un claro catalanismo.83

El segundo patio se abría y se abre delante de la capilla de San Martín. No he encontrado ninguna 
mención explícita a él en las fuentes medievales, más allá de lo pati que és aprés con que se cita en el 
relato de la coronación de Martín el Humano, que aclara que se convirtió en un comedor donde 
cupieron seis filas de mesas.84 Sí que aparece varias veces el perche de Sant Martín, aunque queda la 
duda de si se refiere a la fachada de grandes arcos apuntados que dan acceso al templo (con lo que la 
iglesia estaría abierta), o a un pórtico antepuesto, como el que aparece ya en los mapas más antiguos y 
se mantuvo hasta la restauración contemporánea.85

77.  Ob1388; Carbonell y Alcoberro (1998: II, 184). Es importante tener presente esta distinción, porque los terrados de los libros de 
obra de la Aljafería se han interpretado en alguna ocasión como terrazas.

78.  Zadorozhna (2019: 645, 647, 660, 752).

79.  Ob1388, f. 76v.

80.  Carbonell y Alcoberro (1998: II, 178).

81.  Garcia (2017: II, 682-683).

82.  ACA, Maestre Racional, vol. 796, f. 92v.

83.  Zadorozhna (2019: 680).

84.  Carbonell y Alcoberro (1998: II, 178).

85.  Zadorozhna (2019: 460-466); Libro de obra 1388, f. 38v.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 187

Había dos grandes espacios ajardinados, uno dentro de la muralla y otro fuera. Para designarlos 
se utilizaban dos tipos léxicos: uno que provenía del latín hortum (encontramos huerto o güerto en 
aragonés, y orts —siempre en plural— en catalán), y otro de viridarium (vergell, verger). Bastantes 
documentos mantienen el doblete, como aquellos en latín que se refieren a la construcción del nuevo 
salón en 1356 (palacium in viridario sive orto Aliaffarie) o las rendiciones de cuentas de los merinos 
(los orts e vergers contigus), pero, cuando no es así, hay una especialización según la lengua: “huerto” 
predomina en aragonés, y “verger” en catalán.86

El güerto de la reyna o Ortet estaba dentro del palacio (ye dentro el Aljafaría), y probablemente es 
el huerto o verger de los torongeros que aparece en la carta de 1352 transcrita más abajo.87 Tenía acceso 
directo desde el Palacio Mayor, y a finales del siglo xiv se regaba con agua de la Huerva que pasaba 
el foso por un pequeño acueducto de yeso y madera, y cruzaba la muralla por el canyo de la Torre del 
Viento; con esos datos, no podía ocupar otro espacio más que el gran patio occidental.88 Se trataba 
de un espacio cerrado, controlado y seguro, lejos de las bestias que habitaban en los jardines del rey, 
y acorde con los roles sociales reservados al sexo femenino. El libro de obra de 1387 recoge los gas-
tos hechos en acondicionar la vegetación: la torongera o naranjo se regó con un cántaro, se clavaron 
palerones (‘palos’) pora dreçar las parras, y se hizo una estructura de cañizo pegada a una pared, segu-
ramente para dar sombra.89

El Güerto Mayor del rey o, simplemente, el huerto o verger, rodeaba el palacio y se extendía hacia 
el norte hasta alcanzar unas 10 hectáreas de superficie, tal como ha explicado recientemente Bernabé 
Cabañero. Estaba clausurado por tapias siquiere paretes que fueron objeto de constantes reparacio-
nes.90 La finca rústica asociada a la Aljafería se documenta desde poco después de la conquista cris-
tiana, y durante el reinado de Pedro el Ceremonioso alcanzó su máxima extensión gracias a la adqui-
sición de parcelas colindantes. Una magnífica carta al merino de 1352 describe con detalle sus planes 
para acondicionar el huerto en varios sectores con vegetación diferente:91

Vos embiamos por el portador de la present xxv plançones de figueras d’urturias de Gerona, de las millo-

res que sían en todo el mundo, por que vos mandamos que encontinent plantedes o plantar fagades xx 

plançones de los sobreditos dentro en el tapiado nuevo, al más luent de la Aljafaría como más podredes, 

es a saber, en el huerto que fue de Matheo Moçaraví, porque cerca la Aljafaría entendemos fazer prados, 

catando vós de todo en todo que sean en lugar do no aya sombra, antes lo sol las toque todo el día. E las 

cinquo que romandrán plantedes et plantar fagades dentro la Aljafaría, es a saber, dentro en el huerto 

o verger de los torongeros. Et esto non mudedes, porque de los pinos enta la ciudat entendemos a fer 

86.  Madurell (1961: 515); ACA, Maestre Racional, vol. 645, f. 122v

87.  Zadorozhna (2019: 420).

88.  Zadorozhna (2019: 619, 735-736); Ob1388, f. 50r.

89.  Zadorozhna (2019: 420-428).

90.  Cabañero y Lapon-Kandelshein (2018); Zadorozhna (2019: 419).

91.  RC, reg. 1065, f. 191v.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 188

figueral e vergell de fruytas, et de los pinos enta suso, como qui va enta Alagón, entendemos a fazer 

prados.

La transformación del edificio que emprendió el mismo rey en 1356, como se ha explicado más arriba, 
supuso abrir la Aljafería hacia esta superficie ajardinada mediante puertas, ventanas y un gran pórtico, 
lo cual es un indicio de la importancia renovada que le concedía.92

En relación con los huertos y su riego, en 1301 Jaime el Justo ordenó al merino hacer obras en el 
aliaharis de la cenia.93 En efecto, el libro de obra de aquel año explica los trabajos del exahariz del 
huerto, cognado del castellano “jaraíz” (‘lagar’) y del catalán “safareig” (‘lavadero’), que era un estanque 
impermeabilizado con betupne (‘betún’) que se llenaba mediante una pequeña acequia.94 Seguramente, 
la canalización venía de la çenia donde también se obró, es decir, de una noria que elevaba el agua desde 
el pozo, una función que se confirma por el gasto en alcaduces de ligar (‘cangilones’). El hecho de que 
la muralla estuviese junto a estas estructuras —sabemos que se calçó el muro cerca la çenia— sugiere 
que se trata de las infraestructuras hidráulicas que excavaron recientemente bajo el Palacio Mayor, 
amortizadas a raíz de su construcción, las cuales incluían el inmenso pozo que alcanza la capa freática 
del Ebro, redescubierto en la última restauración.95 Cabe pensar, pues, que este fue el suministro de 
agua tanto del baño como del huerto de la reina (a él debe de aludir la expresión exahariz del huerto) 
hasta 1356, cuando sería reemplazado por otra opción, quizás la canalización que llegaba de la Huerva.96

Conclusión

En las páginas anteriores hemos visto un buen número de topónimos que existieron para denominar 
las diferentes estructuras y estancias de este gran monumento medieval y, siempre que los indicios lo 
han permitido, se han identificado con espacios concretos. La documentación nos transmite nom-
bres como la Torre del Viento, la Torre de Galiana, el Palau dels Marbres o Palacio Morisco, el Palacio 
Mayor o de San Jorge, la Cambra dels Paraments, la Cambra Vermella, el Hortet de la reina y un largo 
etcétera, y todos ellos son el nexo lingüístico que une los salones actuales, a veces vacíos e inexpresivos, 
con los hechos históricos que allí sucedieron.97

La caracterización idiomática de la toponimia de la Aljafería es compleja, debido a que su hetero-
geneidad es tan grande como la diversidad de lenguas en que se redactaron las fuentes documentales. 

92.  Es significativo que algunos diplomas reales de ese periodo fueron expedidos en el huerto de la Aljafería (por ejemplo, RC, reg. 
993, f. 104r, datado en 1357).

93.  RC, reg. 118, f. 44r.

94.  Zadorozhna (2019: 77-83).

95.  Martín Bueno y Sáenz (1998: 202-203).

96.  Tomo de Bernabé Cabañero (2015: 230-231) está propuesta de abastecimiento del baño.

97. La intensa actividad política desarrollada en el palacio durante los primeros meses de gobierno de Pedro el Ceremonioso se analiza 
en Cantos (2023).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 189

Los nombres solían adaptarse a la lengua del escrito, de tal manera que se traducían de unas a otras: en 
la mayoría de casos era una simple adaptación fonética o morfológica, como sucede en el templo que 
encontramos denominado capiella de Sant Jorgi, capella de Sent Jordi o capella Sancti Georgii; otras 
veces, se constata el uso de diferentes tipos léxicos, por ejemplo “vergel” versus “huerto”, o “patio” 
versus “corral”. Lo que me interesa más, sin embargo, son aquellos topónimos que no se adaptaron al 
pasar de una lengua a otra, sino que se mantuvieron inalterados, lo cual muestra que unas versiones 
se consideraban referenciales sobre otras.

Me detendré en este último punto. El dominio lingüístico catalán, en la Edad Media como en la 
actualidad, comienza a un centenar de kilómetros al este de Zaragoza y, pese a ello, ese romance parece 
imperar sobre el aragonés en la toponimia del interior del palacio. Recordemos el caso del antiguo sa-
lón islámico: en las crónicas en catalán se denominó Palau dels Marbres, como era esperable de textos 
en dicha lengua; menos obvio, pero tampoco sorprendente, es que en algunos textos latinos produ-
cidos en el ámbito cancilleresco también se recurriese a esa forma catalana en fórmulas como aula 
vocata dels Marbres, pero puede entenderse por la intervención de escribanos catalanófonos; lo más 
interesante —y relevante para mi propósito— es que en los libros de obra redactados en Zaragoza y en 
aragonés vuelve a aparecer la forma Palau de los Marbres, sin más adaptación que la descontracción 
del artículo. Del mismo modo, en esos libros de obra se infiltran otros catalanismos sin adaptar, como 
torre del Dalfí, Palau de la reina, Palau Mayor o Pati Mayor. Y, aunque intuitivamente podríamos 
aventurar que el catalán debería haber adoptado aragonesismos para hablar de un edificio situado en 
Zaragoza como este, lo cierto es que eso no sucede nunca.

Este peculiar “paisaje lingüístico” dice mucho sobre la situación sociolingüística de la Corona de 
Aragón durante el periodo analizado y, más concretamente, sobre el predominio del catalán en el 
ámbito cortesano, y el consiguiente relegamiento del aragonés. En efecto, el rey, su familia y la extensa 
comitiva que les acompañaba cuando residían en la Aljafería vivieron predominantemente ese espa-
cio en lengua catalana, y con ella nombraron sus principales espacios. Allí dentro no había necesidad 
política de utilizar el romance propio, como se hacía en las Cortes Generales o en la Cancillería, para 
evitar que los aragoneses se sintiesen agraviados: era la casa del rey, no la del reino. No podemos olvi-
dar —podría alegarse contra mi argumento— que los mayestros, peyones, moratiellos o mulleres que 
carriavan algez, metevan las piedras, obravan el finestrage, fevan bardo o cosevan las alfaceras, es decir, 
aquellas y aquellos que levantaron el palacio con el sudor de su frente, y lo mantuvieron en pie durante 
siglos, vivieron esos espacios en aragonés, tal como reflejan los libros contables de los que tomo esos 
fragmentos.98 Sin embargo, la diferencia de prestigio y poder social entre ambos colectivos era abismal, 
y eso basta para explicar que los prestamos lingüísticos circulasen casi siempre en una sola dirección.

En un estudio reciente sobre la historia de la lengua catalana, Vicente Lledó-Guillem ha propuesto 
una lectura “glotopolítica” del recital poético que siguió a la coronación de Alfonso el Benigno, y tuvo 
el salón de la Aljafería como escenario.99 El uso exclusivo del occitano imprimió un carácter catalán a 

98.  Tomo todas esas expresiones de Ob1388.

99.  Lledó-Guillem (2018: 73-105).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 190

la ceremonia que silenció el aragonés —u otros romances ibéricos más afines a él—, que se vinculaba a 
la rebeldía unionista y al humillante privilegio redactado en esa lengua que su tío, Alfonso el Liberal, 
se vio obligado a otorgar. Aunque bastante arriesgada, la interpretación es sugerente y, sobre todo, 
concordante con la realidad sociolingüística de aquel periodo.100 Desde una perspectiva muy diferen-
te, la toponimia que he analizado hasta aquí nos vuelve a presentar la Aljafería como el monumental 
recordatorio del basculamiento de la Corona de Aragón hacia los territorios bañados por el Medite-
rráneo, y la predilección de los reyes por su lengua.

En cualquier caso, y con independencia de la validez de esa interpretación, una idea espero haber 
dejado clara: el aragonés y el catalán —las dos lenguas propias de la Comunidad Autónoma, junto al 
castellano oficial— forman parte de la historia de la Aljafería. Y, desde el momento en que se convirtió 
en la sede de los representantes de toda la ciudadanía aragonesa, también deberían formar parte de su 
presente. Los actuales moradores del palacio no deberían olvidarlo.

Bibliografía

Albesa, Elena (2020): “Construcciones posesivas en el aragonés central y meridional a finales de la Edad Media”. 
Dialectología, 25, 1-24.

Bautista, Francisco (2003): “La tradición épica de las Enfances de Carlomagno y el Cantar de Mainete perdido”. Revista 
de Filología Española, 83, 223-247.

Blasco, Asunción (1996): “La casa de fieras de la Aljafería de Zaragoza y los judíos”. En XV Congreso de Historia de la 
Corona de Aragón. Zaragoza: Gobierno de Aragón, vol. 3, 291-318.

Borrás, Gonzalo (1998): “Descripción artística”. En Beltrán, Antonio (ed.): La Aljafería. Zaragoza: Cortes de Aragón, 
vol. 2, 35-65.

Borrás, Gonzalo (2004): “Comentario sobre las obras mudéjares en la Aljafería de Zaragoza en 1387”. En Sarasa, Este-
ban (ed.): Libro-registro del merino de Zaragoza de 1387. Zaragoza: Instituto de Estudios Islámicos y del Oriente Próxi-
mo, 15-24.

Cabañero, Bernabé (2015): “El baño privado de la Aljafería. Descubrimiento de la ubicación originaria de dos yeserías 
notables del Museo de Zaragoza”. En Aguilera, Isidro et alii (eds.): De las ánforas al museo: estudios dedicados a Miguel 
Beltrán Lloris. Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 225-238.

Cabañero, Bernabé; Lapon-Kandelshein, Ester (2018): “La finca rústica del palacio Aljafería de Zaragoza en la Edad 
Media”. En Navarro, Julio; Trillo, María Carmen (eds.): Almunias. Las Fincas de las élites en el Occidente islámico: poder, 
solaz y producción. Granada: CSIC, 127-152.

Cabañero, Bernabé; Lasa, Carmelo (2004): El Salón Dorado de la Aljafería ensayo de reconstitución formal e 
interpretación simbólica. Zaragoza: Instituto de Estudios Islámicos y del Oriente Próximo.

Canellas, Ángel (1972-1975): Colección diplomática del Concejo de Zaragoza. Zaragoza: Universidad de Zaragoza, 2 vols.

100.  Tomás (2020: 183-215).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 191

Canellas, Ángel (1990): Los cartularios de San Salvador de Zaragoza. Zaragoza: Ibercaja, 4 vols.

Canellas Anoz, Beatriz (2000): “Del oficio de Maestre Racional de la Cort en el reino de Aragón (1420-1458)”. Aragón 

en la Edad Media, 16, 145-162.

Cantos Carnicer, Álvaro (2023): “Cinco meses del inicio de un reinado. La Aljafería de Zaragoza y Pedro el Ceremo-

nioso (enero-mayo 1336)”. Aragón en la Edad Media, 34, 1-39.

Carbonell, Pere Miquel; Alcoberro, Agustí (ed.) (1997): Cròniques d’Espanya. Barcelona: Barcino, 2 vols.

Catafau, Aymat; Martzluff, Michel; Passarrius, Olivier (2022): “Le château des rois de Majorque de Perpignan. 

Exercice et exaltation du pouvoir royal”. En Laliena, Carlos; Ortega, Julián; de la Torre, Sandra (eds.): Arqueología y arte: 

en la representación material del Estado en la Corona de Aragón (siglos xiii-xv). Zaragoza: Prensas de la Universidad de 

Zaragoza, 165-194.

Cingolani, Stefano M. (dir.) (en prensa). Més enllà de la mort. Tombes, panteons i rituals funeraris als comtats catalans 

i a la Corona d’Aragó des de la mort de Guifré el Pilós (897) fins la de Martí I (1410). IV. Diplomatari, 3. 1380-1410.

Comas, Isidro (1936): “La Aljafería de Zaragoza en la segunda mitad del siglo xiv”. Aragón: revista gráfica de cultura 

aragonesa, 128, 100-101.

Del Campo, Ana (2005): “Aportación documental al estudio del Palacio de la Aljafería: albaranes de obras realizadas en 

1361 dirigidas por Blasco Aznárez de Borau”. Artigrama, 20, 197-214.

García, Michel (2017): Crónica del rey Juan II de Castilla: minoría y primeros años de reinado (1406-1420). Salamanca: 

Ediciones Universidad de Salamanca, 2 vols.

Gimeno Blay, Francisco; Gonzalbo, Daniel; Trenchs, Josep (eds.) (2009): Ordinacions de la Casa i Cort de Pere el 

Cerimoniós. València: Acadèmia Valenciana de la Llengua.

Lacarra, José María (1982): Documentos para el estudio de la reconquista y repoblación del Valle del Ebro. Zaragoza: Anubar.

Lledó-Guillem, Vicente (2018): The Making of Catalan Linguistic Identity in Medieval and Early Modern Times. 

Hempstead: Palgrave Macmillan.

López de Meneses, Amada (1952): “Documentos culturales de Pedro el Ceremonioso”. Estudios de Edad Media de la 

Corona de Aragón, 5, 669-772.

Madurell, Josep Maria (1961): “La Aljafería Real de Zaragoza: notas para su estudio”. Hispania: Revista española de 

historia, 84, 495-548.

Martín Bueno, Manuel; Monforte, Alfonso; Sáenz, Carlos (1996): La Heráldica de Pedro IV y Juan I en el Palacio 

de la Aljafería. Zaragoza: Institución Fernando el Católico.

Martín Bueno, Manuel; Sáenz, Carlos (1998): “La actuación arqueológica”. En Beltrán, Antonio (ed.): La Aljafería. 

Zaragoza: Cortes de Aragón, vol. 2, 155-249.

Martínez Ferrando, Ernest (1948): Jaime II de Aragón: su vida familiar. Barcelona, CSIC, 2 vols.

Montaner, Alberto (1998): “Textos árabes”. En Beltrán, Antonio (ed.): La Aljafería. Zaragoza: Cortes de Aragón, vol. 

2, 85-90.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an


Guillermo Tomás Faci

2025 / vol. 1 / 173-192

ISSN: 3101-3864 • ISSN-e: 3101-2825 • DOI: https://doi.org/10.65066/raal.7 • CC BY-NC-ND 4.0 192

Olivier, Philippe (2009): Dictionnaire d’ancien occitan auvergnat: Mauriacois et Sanflorain (1340-1540). Tübingen: 
De Gruyter.

Paulino, Elena; Sobradiel, Pedro I. (2010): La Aljafería, 1118-1583. El Palacio de los Reyes de Aragón. Zaragoza: 
Instituto de Estudios Islámicos y del Oriente Próximo.

Pujades, Ramon (2023): Pedra i poder. El Palau Major de Barcelona. Barcelona: Ajuntament de Barcelona / MUHBA.

Rubió, Antoni (1908-1921): Documents per l’historia de la cultura catalana migeval. Barcelona: Institut d’Estudis Ca-
talans, 2 vols. 

Sobradiel, Pedro I. (1998): La arquitectura de la Aljafería: estudio histórico documental. Zaragoza: Diputación General 
de Aragón.

Soldevila, Ferran (ed.) (2011): Les quatre grans Cròniques. III. Crònica de Ramon Muntaner. Barcelona: Institut d’Es-
tudis Catalans.

Soldevila, Ferran (ed.) (2014): Les quatre grans Cròniques. IV. Crònica de Pere III el Cerimoniós. Barcelona: Institut 
d’Estudis Catalans.

Tomás, Guillermo (2020): El aragonés medieval. Lengua y Estado en el reino de Aragón. Zaragoza: Prensas de la Univer-
sidad de Zaragoza.

Vitolo, Anna-Lisa (2015): “Es pintada la historia de Jaufre. Trasmissione, ricezione e visualizzazione del Jaufre nel Pala-
zzo dell’Aljaferia di Saragozza”. Memoria Europae, 1/I, 124-143.

VV.AA. (1991-1992): Ceremonial de consagracion y coronación de los Reyes de Aragón. Zaragoza: Gobierno de Aragón, 2 
vols.

Zadorozhna, Oksana (2019): Los libros de cuentas del merinado de Zaragoza (siglo xiv). Zaragoza: Institución Fernan-
do el Católico.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.an

